Catecismo de la Iglesia Catélica

Los sacramentos al servicio de la comuni-
dad

ART{CULO 7. EL. SACRAMENTO DEL MATRIMONIO

1601 "La alianza matrimonial, por la que el varén y la
mujer constituyen entre si un consorcio de toda la vida,
ordenado por su misma indole natural al bien de los
cényuges vy a la generacion y educacion de la prole, fue
elevada por Cristo Nuestro Sefior a la dignidad de sacra-
mento entre bautizados" (CIC can. 1055, 81)

L. El matrimonio en el plan de Dios

1602 La sagrada Escritura se abre con el relato de la
creacion del hombre y de la mujer a imagen y semejanza
de Dios (Gn 1,26- 27) y se cierra con la visién de las '"bo-
das del Cordero" (Ap 19,9; cf. Ap 19, 7). De un extremo a
otro la Escritura habla del matrimonio y de su "miste-
rio", de su institucién y del sentido que Dios le dio, de su
origeny de su fin, de sus realizaciones diversas alo largo
de la historia de la salvacion, de sus dificultades nacidas
del pecado y de su renovacién "en el Sefior" (1 Co 7,39)
todo ello en la perspectiva de la Nueva Alianza de Cristo
y de la Iglesia (cf Ef 5,31-32).

El matrimonio en el orden de la creacién

1603 "La intima comunidad de vida y amor conyugal,
esta fundada por el Creador y provista de leyes propias.
[...] El mismo Dios [...] es el autor del matrimonio" (GS
48,1). La vocacion al matrimonio se inscribe en la natu-
raleza misma del hombre y de la mujer, segin salieron
de la mano del Creador. El matrimonio no es una insti-
tucién puramente humana a pesar de las numerosas va-
riaciones que ha podido sufrir a lo largo de los siglos en
las diferentes culturas, estructuras sociales y actitudes
espirituales. Estas diversidades no deben hacer olvidar
Sus rasgos comunes y permanente. A pesar de que la
dignidad de esta institucién no se trasluzca siempre con
lamisma claridad (cf GS 47,2), existe en todas las cultu-
ras un cierto sentido de la grandeza de la unién matri-
monial. ""La salvacién de la persona y de la sociedad hu-
mana y cristiana esta estrechamente ligada a la prospe-
ridad de la comunidad conyugal y familiar" (GS 47,1).

1604 Dios que ha creado al hombre por amor, lo ha lla-
mado también al amor, vocacién fundamental e innata
de todo ser humano. Porque el hombre fue creado a ima-
gen y semejanza de Dios (Gn 1,2), que es Amor (cf 1 Jn
4,8.16). Habiéndolos creado Dios hombre y mujer, el
amor mutuo entre ellos se convierte en imagen del amor
absoluto e indefectible con que Dios ama al hombre. Este
amor es bueno, muy bueno, a los ojos del Creador (cf Gn
1,31). Y este amor que Dios bendice es destinado a ser fe-
cundo vy a realizarse en la obra comun del cuidado de la
creacion. «Y los bendijo Dios y les dijo: ""Sed fecundos y
multiplicaos, y llenad la tierra y sometedla'» (Gn 1,28).

1605 La Sagrada escritura afirma que el hombre y la mu-
jer fueron creados el uno para el otro: "No es bueno que
el hombre esté solo" (Gn 2, 18). La mujer, "carne de su
carne" (cf Gn 2, 23), su igual, la criatura mas semejante
al hombre mismo, le es dada por Dios como una "auxi-
lio" (cf Gn 2,18), representando asi a Dios que es nuestro
"auxilio" (cf Sal 121,2). "Por eso deja el hombre a su pa-
dre y a sumadre y se une a sumujer, y se hacen una sola

carne" (cf Gn 2,18-25). Que esto significa una unién in-
defectible de sus dos vidas, el Sefior mismo lo muestra
recordando cudl fue "en el principio", el plan del Crea-
dor (cf Mt 19, 4): ""De manera que ya no son dos sino una
sola carne" (Mt 19,6).

El matrimonio bajo la esclavitud del pecado

1606 Todo hombre, tanto en su entorno como en su pro-
pio corazoén, vive la experiencia del mal. Esta experien-
cia se hace sentir también en las relaciones entre el
hombre y la mujer. En todo tiempo, la unién del hombre
y lamujer vive amenazada por la discordia, el espiritu de
dominio, la infidelidad, los celos y conflictos que pueden
conducir hasta el odio y la ruptura. Este desorden puede
manifestarse de manera mas o menos aguda, y puede
ser mas o menos superado, segin las culturas, las épo-
cas, los individuos, pero siempre aparece como algo de
caracter universal.

1607 Segun la fe, este desorden que constatamos dolo-
rosamente, no se origina en la naturaleza del hombre y
de lamujer, ni en la naturaleza de sus relaciones, sino en
el pecado. El primer pecado, ruptura con Dios, tiene
como consecuencia primera la ruptura de la comunién
original entre el hombre y la mujer. Sus relaciones que-
dan distorsionadas por agravios reciprocos (cf Gn 3,12);
su atractivo mutuo, don propio del creador (cf Gn 2,22),
se cambia en relaciones de dominio y de concupiscencia
(cf Gn 3,16); la hermosa vocaciéon del hombre y de lamu-
jer de ser fecundos, de multiplicarse y someter la tierra
(cf Gn 1,28) queda sometida a los dolores del parto y los
esfuerzos de ganar el pan (cf Gn 3,16-19).

1608 Sin embargo, el orden de la Creacién subsiste aun-
que gravemente perturbado. Para sanar las heridas del
pecado, el hombre y la mujer necesitan la ayuda de la
gracia que Dios, en sumisericordia infinita, jamas les ha
negado (cf Gn 3,21). Sin esta ayuda, el hombre y la mujer
no pueden llegar a realizar la unién de sus vidas en orden
ala cual Dios los creé "al comienzo".

El matrimonio bajo la pedagogia de la antigua Ley

1609 En su misericordia, Dios no abandoné al hombre
pecador. Las penas que son consecuencia del pecado,
"los dolores del parto" (Gn 3,16), el trabajo "con el sudor
de tu frente" (Gn 3,19), constituyen también remedios
que limitan los dafios del pecado. Tras la caida, el matri-
monio ayuda a vencer el repliegue sobre si mismo, el
egoismo, la basqueda del propio placer, y a abrirse al
otro, a la ayuda mutua, al don de si.

1610 La conciencia moral relativa a la unidad e indisolu-
bilidad del matrimonio se desarrollé bajo la pedagogia
de la Ley antigua. La poligamia de los patriarcas y de los
reyes no es todavia criticada de una manera explicita. No
obstante, la Ley dada por Moisés se orienta a proteger a
la mujer contra un dominio arbitrario del hombre, aun-
que la Ley misma lleve también, segtin la palabra del Se-
fior, las huellas de "la dureza del corazén" de la persona
humana, razén por la cual Moisés permiti6 el repudio de
la mujer (cf Mt 19,8; Dt 24,1).

1611 Contemplando la Alianza de Dios con Israel bajo la
imagen de un amor conyugal exclusivo y fiel (cf Os 1-3;
Is 54.62; Jr 2-3.31; Ez16,62;23), los profetas fueron pre-
parando la conciencia del Pueblo elegido para una com-
prensiéon mas profunda de la unidad y de la indisolubili-
dad del matrimonio (cf Ml 2,13-17). Los libros de Rut y


file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

de Tobias dan testimonios conmovedores del sentido
hondo del matrimonio, de la fidelidad y de la ternura de
los esposos. La Tradicién ha visto siempre en el Cantar
de los Cantares una expresion tnica del amor humano,
en cuanto que este es reflejo del amor de Dios, amor
"fuerte como lamuerte" que "las grandes aguas no pue-
den anegar" (Ct 8,6-7).

El matrimonio en el Sefior

1612 La alianza nupcial entre Dios y su pueblo Israel ha-
bia preparado la Nueva y Eterna Alianza mediante la que
el Hijo de Dios, encarnandose y dando su vida, se unié en
cierta manera con toda la humanidad salvada por El (cf.
GS 22), preparando asi "las bodas del cordero" (Ap

19,7.9).

1613 En el umbral de su vida publica, Jesus realiza su pri-
mer signo —a peticién de su Madre— con ocasiéon de un
banquete de boda (cf Jn 2,1-11). La Iglesia concede una
gran importancia a la presencia de Jesus en las bodas de
Cana. Ve en ella la confirmacién de la bondad del matri-
monio y el anuncio de que en adelante el matrimonio
sera un signo eficaz de la presencia de Cristo.

1614 En su predicacién, Jesds ensefi6 sin ambigliedad el
sentido original de la unién del hombre y la mujer, tal
como el Creador la quiso al comienzo: la autorizacién,
dada por Moisés, de repudiar a su mujer era una conce-
sién a la dureza del corazén (cf Mt 19,8); la unién matri-
monial del hombre y la mujer es indisoluble: Dios mismo
la establecid: "lo que Dios unid, que no lo separe el hom-
bre" (Mt 19,6).

1615 Esta insistencia, inequivoca, en la indisolubilidad
del vinculo matrimonial pudo causar perplejidad y apa-
recer como una exigencia irrealizable (cf Mt 19,10). Sin
embargo, Jesis no impuso a los esposos una carga im-
posible de llevar y demasiado pesada (cf Mt 11,29-30),
mas pesada que la Ley de Moisés. Viniendo para resta-
blecer el orden inicial de la creacién perturbado por el
pecado, da la fuerza y la gracia para vivir el matrimonio
en la dimensién nueva del Reino de Dios. Siguiendo a
Cristo, renunciando a si mismos, tomando sobre si sus
cruces (cf Mt 8,34), los esposos podran '"comprender"
(cf Mt 19,11) el sentido original del matrimonio y vivirlo
con la ayuda de Cristo. Esta gracia del Matrimonio cris-
tiano es un fruto de la Cruz de Cristo, fuente de toda la
vida cristiana.

1616 Es lo que el apdstol Pablo da a entender diciendo:
"Maridos, amad a vuestras mujeres como Cristo amo a
la Iglesia y se entregd a si mismo por ella, para santifi-
carla" (Ef 5,25-26), y afladiendo enseguida: «''Por eso
dejara el hombre a su padre y a su madre y se unira a su
mujer, y los dos se haran una sola carne'. Gran misterio
es éste, lo digo respecto a Cristo y a la Iglesia» (Ef 5,31-
32).

1617 Toda la vida cristiana esta marcada por el amor es-
ponsal de Cristo y de la Iglesia. Ya el Bautismo, entrada
en el Pueblo de Dios, es un misterio nupcial. Es, por asi
decirlo, como el bafio de bodas (cf Ef 5,26-27) que pre-
cede al banquete de bodas, la Eucaristia. E1 Matrimonio
cristiano viene a ser por su parte signo eficaz, sacra-
mento de la alianza de Cristo y de la Iglesia. Puesto que
es signo y comunicacién de la gracia, el matrimonio en-
tre bautizados es un verdadero sacramento de la Nueva
Alianza (cf Concilio de Trento, DS 1800; CIC can. 1055 §
2).

La virginidad por el Reino de Dios

1618 Cristo es el centro de toda vida cristiana. El vinculo
con El ocupa el primer lugar entre todos los demas
vinculos, familiares o sociales (cf Lc 14,26; Mc10,28-31).
Desde los comienzos de la Iglesia ha habido hombres y
mujeres que han renunciado al gran bien del matrimo-
nio para seguir al Cordero dondequiera que vaya (cf Ap
14,4.), para ocuparse de las cosas del Sefior, para tratar
de agradarle (cf 1 Co 7,32), para ir al encuentro del Es-
poso que viene (cf Mt 25,6). Cristo mismo invit6 a algu-
nos a seguirle en este modo de vida del que El es el mo-
delo:

«Hay eunucos que nacieron asi del seno materno, y hay
eunucos hechos por los hombres, y hay eunucos que se hi-
cieron tales a st mismos por el Reino de los Cielos. Quien
pueda entender, que entienda» (Mt 19,12).

1619 La virginidad por el Reino de los cielos es un desa-
rrollo de la gracia bautismal, un signo poderoso de la
preeminencia del vinculo con Cristo, de la ardiente es-
pera de su retorno, un signo que recuerda también que
el matrimonio es una realidad que manifiesta el caracter
pasajero de este mundo (cf Mc 12,25; 1 Co 7,31).

1620 Estas dos realidades, el sacramento del Matrimo-
nio y la virginidad por el Reino de Dios, vienen del Sefior
mismo. Es El quien les da sentido y les concede la gracia
indispensable para vivirlos conforme a su voluntad (cf
Mt 19,3-12). La estima de la virginidad por el Reino (cf
LG 42; PC12; OT 10) y el sentido cristiano del Matrimo-
nio son inseparables y se apoyan mutuamente:

«Denigrar el matrimonio es reducir a la vez la gloria de la
virginidad, elogiarlo es realzar a la vez la admiracion que
corresponde a la virginidad. Pero lo que por comparacion
con lo peor parece bueno, no es bueno del todo; lo que se-
gun el parecer de todos es mejor que todos los bienes, eso si
que es en verdad un bien eminente» (San Juan Crisds-
tomo, De virginitate, 10,1; cf EC, 16).

I1. La celebracién del Matrimonio

1621 En el rito latino, la celebracién del matrimonio en-
tre dos fieles catélicos tiene lugar ordinariamente den-
tro de la Santa Misa, en virtud del vinculo que tienen to-
dos los sacramentos con el Misterio Pascual de Cristo (cf
SC 61). En la Eucaristia se realiza el memorial de la
Nueva Alianza, en la que Cristo se uni6 para siempre a la
Iglesia, su esposa amada por la que se entregé (cf LG 6).
Es, pues, conveniente que los esposos sellen su consen-
timiento en darse el uno al otro mediante la ofrenda de
sus propias vidas, uniéndose a la ofrenda de Cristo por
su Iglesia, hecha presente en el Sacrificio Eucaristico, y
recibiendo la Eucaristia, para que, comulgando en el
mismo Cuerpo vy en la misma Sangre de Cristo, "formen
un solo cuerpo" en Cristo (cf 1 Co 10,17).

1622 "En cuanto gesto sacramental de santificacién, la ce-
lebracién del matrimonio [...] debe ser por si misma va-
lida, dignay fructuosa" (EC 67). Por tanto, conviene que
los futuros esposos se dispongan a la celebracion de su
matrimonio recibiendo el sacramento de la Penitencia.

1623 Segln la tradicién latina, los esposos, como minis-
tros de la gracia de Cristo, manifestando su consenti-
miento ante la Iglesia, se confieren mutuamente el sa-
cramento del matrimonio. En las tradiciones de las Igle-
sias orientales, los sacerdotes —Obispos o presbiteros—
son testigos del reciproco consentimiento expresado


file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_perfectae-caritatis_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html

por los esposos (cf. CCEO, can. 817), pero también su
bendicién es necesaria para la validez del sacramento (cf
CCEQ, can. 828).

1624 Las diversas liturgias son ricas en oraciones de
bendicién y de epiclesis pidiendo a Dios su gracia y la
bendicién sobre la nueva pareja, especialmente sobre la
esposa. En la epiclesis de este sacramento los esposos
reciben el Espiritu Santo como Comunién de amor de
Cristo y de la Iglesia (cf. Ef 5,32). El Espiritu Santo es el
sello de la alianza de los esposos, la fuente siempre ge-
nerosa de su amor, la fuerza con que se renovara su fi-
delidad.

III. El consentimiento matrimonial

1625 Los protagonistas de la alianza matrimonial son un
hombre y una mujer bautizados, libres para contraer el
matrimonio y que expresan libremente su consenti-
miento. "Ser libre" quiere decir: — no obrar por coac-
cién; — no estar impedido por una ley natural o ecle-
siastica.

1626 La Iglesia considera el intercambio de los consen-
timientos entre los esposos como el elemento indispen-
sable "que hace el matrimonio' (CIC can. 1057 81). Si el
consentimiento falta, no hay matrimonio.

1627 El consentimiento consiste en '"un acto humano,
por el cual los esposos se dan y se reciben mutuamente"
(GS 48,1; cf CIC can. 1057 §2): "Yo te recibo como es-
posa'' — "Yo te recibo como esposo" (Ritual de la cele-
bracion del Matrimonio, 62). Este consentimiento que
une a los esposos entre si, encuentra su plenitud en el
hecho de que los dos ""vienen a ser una sola carne' (cf Gn
2,24; Mc10,8; Ef 5,31).

1628 El consentimiento debe ser un acto de la voluntad
de cada uno de los contrayentes, libre de violencia o de
temor grave externo (cf CIC can. 1103). Ningin poder
humano puede reemplazar este consentimiento (CIC
can. 1057 §1). Si esta libertad falta, el matrimonio es in-
valido.

1629 Por esta razon (o por otras razones que hacen nulo
e invélido el matrimonio [cf. CIC can. 1095-1107]), la
Iglesia, tras examinar la situacién por el tribunal ecle-
siastico competente, puede declarar "la nulidad del ma-
trimonio", es decir, que el matrimonio no ha existido. En
este caso, los contrayentes quedan libres para casarse,
aunque deben cumplir las obligaciones naturales naci-
das de una unién precedente anterior (cf CIC, can. 1071 §

1,3).

1630 El sacerdote ( 0 el didcono) que asiste a la celebra-
cién del matrimonio, recibe el consentimiento de los es-
posos en nombre de la Iglesia y da la bendicién de la
Iglesia. La presencia del ministro de la Iglesia (y también
de los testigos) expresa visiblemente que el Matrimonio
es una realidad eclesial.

1631 Por esta razon, la Iglesia exige ordinariamente para
sus fieles la forma eclesidstica de la celebracion del ma-
trimonio (cf Concilio de Trento: DS 1813-1816; CIC can
1108). Varias razones concurren para explicar esta de-
terminacién:

— El matrimonio sacramental es un acto littirgico. Por
tanto, es conveniente que sea celebrado en la liturgia
publica de la Iglesia. . — El matrimonio introduce en un
ordo eclesial, crea derechos y deberes en la Iglesia entre

los esposos y para con los hijos. . — Por ser el matrimo-
nio un estado de vida en la Iglesia, es preciso que exista
certeza sobre él (de ahi la obligacién de tener testigos)..
— El caracter ptblico del consentimiento protege el "Si"
una vez dado y ayuda a permanecer fiel a él.

1632 Para que el "Si" de los esposos sea un acto libre y
responsable, y para que la alianza matrimonial tenga
fundamentos humanos y cristianos sélidos y estables, la
preparacion para el matrimonio es de primera importan-
cia:

El ejemplo y la ensefianza dados por los padres y por las
familias son el camino privilegiado de esta preparacion.

El papel de los pastores y de la comunidad cristiana
como "familia de Dios" es indispensable para la trans-
misién de los valores humanos y cristianos del matri-
monio y de la familia (cf. CIC can 1063), y esto con mayor
razén en nuestra época en la que muchos jovenes cono-
cen la experiencia de hogares rotos que ya no aseguran
suficientemente esta iniciacién:

«Los jovenes deben ser instruidos adecuada y oportuna-
mente sobre la dignidad, tareas y ejercicio del amor con-
yugal, sobre todo en el seno de la misma familia, para que,
educados en el cultivo de la castidad, puedan pasar, a la
edad conveniente, de un honesto noviazgo, al matrimo-
nio» (GS 49,3).

Matrimonios mixtos y disparidad de culto

1633 En numerosos paises, la situacion del matrimonio
mixto (entre catdlico y bautizado no catélico) se pre-
senta con bastante frecuencia. Exige una atencién par-
ticular de los conyuges y de los pastores. El caso de ma-
trimonios con disparidad de culto (entre catélico y no
bautizado) exige atin una mayor atencién.

1634 La diferencia de confesién entre los conyuges no
constituye un obstaculo insuperable para el matrimo-
nio, cuando llegan a poner en comun lo que cada uno de
ellos ha recibido en su comunidad, y a aprender el uno
del otro el modo como cada uno vive su fidelidad a
Cristo. Pero las dificultades de los matrimonios mixtos
no deben tampoco ser subestimadas. Se deben al hecho
de que la separacién de los cristianos no se ha superado
todavia. Los esposos corren el peligro de vivir en el seno
de su hogar el drama de la desunién de los cristianos. La
disparidad de culto puede agravar atin mas estas dificul -
tades. Divergencias en la fe, en la concepciéon misma del
matrimonio, pero también mentalidades religiosas dis-
tintas pueden constituir una fuente de tensiones en el
matrimonio, principalmente a propésito de la educacién
de los hijos. Una tentaciéon que puede presentarse en-
tonces es la indiferencia religiosa.

1635 Segun el derecho vigente en la Iglesia latina, un
matrimonio mixto necesita, para su licitud, el permiso
expreso de la autoridad eclesiastica (cf CIC can. 1124). En
caso de disparidad de culto se requiere una dispensa ex-
presa del impedimento para la validez del matrimonio
(cf CIC can. 1086). Este permiso o esta dispensa supone
que ambas partes conozcan y no excluyan los fines y las
propiedades esenciales del matrimonio: ademas, que la
parte catdlica confirme los compromisos —también ha-
ciéndolos conocer a la parte no catdlica— de conservar la
propia fe y de asegurar el Bautismo y la educacién de los
hijos en la Iglesia Catélica (cf CIC can. 1125).


file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

1636 En muchas regiones, gracias al didlogo ecuménico,
las comunidades cristianas interesadas han podido lle-
var a cabo una pastoral comtin para los matrimonios mix-
tos. Su objetivo es ayudar a estas parejas a vivir su situa-
cién particular a la luz de la fe. Debe también ayudarles
asuperar las tensiones entre las obligaciones de los con-
yuges, el uno con el otro, y con sus comunidades ecle-
siales. Debe alentar el desarrollo de lo que les es comin
en lafe, y el respeto de lo que los separa.

1637 En los matrimonios con disparidad de culto, el es-
poso catolico tiene una tarea particular: ""Pues el marido
no creyente queda santificado por su mujer, y la mujer
no creyente queda santificada por el marido creyente" (
1 Co 7,14). Es un gran gozo para el conyuge cristiano y
para la Iglesia el que esta "santificacién" conduzca a la
conversion libre del otro conyuge a la fe cristiana (cf. 1
Co 7,16). El amor conyugal sincero, la practica humilde y
paciente de las virtudes familiares, y 1a oracién perseve-
rante pueden preparar al conyuge no creyente a recibir
la gracia de la conversion.

IV. Los efectos del sacramento del Matrimonio

1638 "'Del matrimonio valido se origina entre los cényu-
ges un vinculo perpetuo y exclusivo por su misma natu-
raleza; ademas, en el matrimonio cristiano los conyuges
son fortalecidos y quedan como consagrados por un sa-
cramento peculiar paralos deberes y la dignidad de su es-
tado' (CIC can 1134).

El vinculo matrimonial

1639 El consentimiento por el que los esposos se dan y
se reciben mutuamente es sellado por el mismo Dios (cf
Mc10,9). De su alianza ""nace una institucién estable por
ordenacién divina, también ante la sociedad" (GS 48,1).
La alianza de los esposos esta integrada en la alianza de
Dios con los hombres: "el auténtico amor conyugal es
asumido en el amor divino" (GS 48,2).

1640 Por tanto, el vinculo matrimonial es establecido por
Dios mismo, de modo que el matrimonio celebrado y
consumado entre bautizados no puede ser disuelto ja-
mas. Este vinculo que resulta del acto humano libre de
los esposos y de la consumacién del matrimonio es una
realidad ya irrevocable y da origen a una alianza garan-
tizada por la fidelidad de Dios. La Iglesia no tiene poder
para pronunciarse contra esta disposicion de la sabidu-
ria divina (cf CIC can. 1141).

La gracia del sacramento del Matrimonio

1641 "En sumodo y estado de vida, los conyuges cristia-
nos tienen su carisma propio en el Pueblo de Dios" (LG
11). Esta gracia propia del sacramento del Matrimonio
esta destinada a perfeccionar el amor de los conyuges, a
fortalecer su unidad indisoluble. Por medio de esta gra-
cia "se ayudan mutuamente a santificarse en la vida
conyugal y en la acogida y educacién de los hijos" (LG 11;
cf LG 41).

1642 Cristo es la fuente de esta gracia. "Pues de la misma
manera que Dios en otro tiempo sali6 al encuentro de su
pueblo por una alianza de amor y fidelidad, ahora el Sal-
vador de los hombres y Esposo de la Iglesia, mediante el
sacramento del Matrimonio, sale al encuentro de los es-
posos cristianos" (GS 48,2). Permanece con ellos, les da
la fuerza de seguirle tomando su cruz, de levantarse
después de sus caidas, de perdonarse mutuamente, de

llevar unos las cargas de los otros (cf Ga 6,2), de estar
"sometidos unos a otros en el temor de Cristo' (Ef 5,21)
y de amarse con un amor sobrenatural, delicado y fe-
cundo. En las alegrias de su amor y de su vida familiar
les da, ya aqui, un gusto anticipado del banquete de las
bodas del Cordero:

«¢De dénde voy a sacar la fuerza para describir de ma-
nera satisfactoria la dicha del matrimonio que celebra la
Iglesia, que confirma la ofrenda, que sella la bendicién,
que los angeles proclaman, y el Padre celestial ratifica?
[...].JQué matrimonio el de dos cristianos, unidos por una
sola esperanza, un solo deseo, una sola disciplina, el
mismo servicio! Los dos hijos de un mismo Padre, ser-
vidores de un mismo Sefior; nada los separa, ni en el es-
piritu ni en la carne; al contrario, son verdaderamente
dos en una sola carne. Donde la carne es una, también es
uno el espiritu (Tertuliano, Ad uxorem 2,9; cf. FC13).

V. Los bienes y las exigencias del amor conyugal

1643 "El amor conyugal comporta una totalidad en la
que entran todos los elementos de la persona —reclamo
del cuerpo y del instinto, fuerza del sentimiento y de la
afectividad, aspiracién del espiritu y de la voluntad—;
mira una unidad profundamente personal que, mas alla
de la unién en una sola carne, conduce a no tener mas
que un corazén y un alma; exige la indisolubilidad y la fi-
delidad de la donacién reciproca definitiva; y se abre a
fecundidad. En una palabra: se trata de caracteristicas
normales de todo amor conyugal natural, pero con un
significado nuevo que no sélo las purifica y consolida,
sino las eleva hasta el punto de hacer de ellas la expre-
sién de valores propiamente cristianos" (FC 13).

Unidad e indisolubilidad del matrimonio

1644 El amor de los esposos exige, por su misma natu-
raleza, la unidad y la indisolubilidad de la comunidad de
personas que abarca la vida entera de los esposos: ''De
manera que ya no son dos sino una sola carne'" (Mt 19,6;
cf Gn 2,24). "Estan llamados a crecer continuamente en
su comunién a través de la fidelidad cotidiana a la pro-
mesa matrimonial de la reciproca donacién total" (FC
19). Esta comunién humana es confirmada, purificada y
perfeccionada por la comunién en Jesucristo dada me-
diante el sacramento del Matrimonio. Se profundiza por
la vida de la fe comun v por la Eucaristia recibida en co-
mun.

1645 "La unidad del matrimonio aparece ampliamente
confirmada por la igual dignidad personal que hay que
reconocer a la mujer y el varén en el mutuo y pleno
amor" (GS 49,2). La poligamia es contraria a esta igual
dignidad de uno y otro y al amor conyugal que es Ginico
y exclusivo.

La fidelidad del amor conyugal

1646 El amor conyugal exige de los esposos, por su
misma naturaleza, una fidelidad inviolable. Esto es con-
secuencia del don de si mismos que se hacen mutua-
mente los esposos. El auténtico amor tiende por si
mismo a ser algo definitivo, no algo pasajero. ""Esta in-
tima unién, en cuanto donacién mutua de dos personas,
asi como el bien de los hijos exigen la fidelidad de los
cényuges y urgen su indisoluble unidad" (GS 48,1).

1647 Sumotivo mas profundo consiste en la fidelidad de
Dios a su alianza, de Cristo a su Iglesia. Por el


file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

sacramento del matrimonio los esposos son capacitados
para representar y testimoniar esta fidelidad. Por el sa-
cramento, la indisolubilidad del matrimonio adquiere
un sentido nuevo y mas profundo.

1648 Puede parecer dificil, incluso imposible, atarse
para toda la vida a un ser humano. Por ello es tanto mas
importante anunciar la buena nueva de que Dios nos
ama con un amor definitivo e irrevocable, de que los es-
posos participan de este amor, que les conforta y man-
tiene, y de que por su fidelidad se convierten en testigos
del amor fiel de Dios. Los esposos que, con la gracia de
Dios, dan este testimonio, con frecuencia en condiciones
muy dificiles, merecen la gratitud y el apoyo de la comu-
nidad eclesial (cf EC 20).

1649 Existen, sin embargo, situaciones en que la convi-
vencia matrimonial se hace practicamente imposible
por razones muy diversas. En tales casos, la Iglesia ad-
mite la separacion fisica de los esposos y el fin de 1a coha-
bitacién. Los esposos no cesan de ser marido y mujer de-
lante de Dios; ni son libres para contraer una nueva
unién. En esta situacion dificil, la mejor solucién seria,
si es posible, la reconciliaciéon. La comunidad cristiana
esta llamada a ayudar a estas personas a vivir cristiana-
mente su situacion en la fidelidad al vinculo de su ma-
trimonio que permanece indisoluble (cf EC; 83; CIC can
1151-1155).

1650 Hoy son numerosos en muchos paises los catélicos
que recurren al divorcio segin las leyes civiles y que con-
traen también civilmente una nueva unién. La Iglesia
mantiene, por fidelidad a la palabra de Jesucristo
("'Quien repudie a su mujer y se case con otra, comete
adulterio contra aquélla; y si ella repudia a su marido y
se casa con otro, comete adulterio': Mc10,11-12), que no
puede reconocer como valida esta nueva union, si era
valido el primer matrimonio. Si los divorciados se vuel-
ven a casar civilmente, se ponen en una situacién que
contradice objetivamente a la ley de Dios. Por lo cual no
pueden acceder a la comunidn eucaristica mientras per-
sista esta situacién, y por la misma razén no pueden
ejercer ciertas responsabilidades eclesiales. La reconci-
liacién mediante el sacramento de la penitencia no
puede ser concedida mas que aquellos que se arrepien-
tan de haber violado el signo de la Alianza y de la fideli-
dad a Cristo y que se comprometan a vivir en total con-
tinencia.

1651 Respecto alos cristianos que viven en esta situacion
y que con frecuencia conservan la fe y desean educar
cristianamente a sus hijos, los sacerdotes y toda la co-
munidad deben dar prueba de una atenta solicitud, a fin
de que aquellos no se consideren como separados de la
Iglesia, de cuya vida pueden y deben participar en
cuanto bautizados:

«Exhorteseles a escuchar la Palabra de Dios, a frecuen-
tar el sacrificio de la misa, a perseverar en la oracion, a
incrementar las obras de caridad y las iniciativas de la
comunidad en favor de la justicia, a educar sus hijos en
la fe cristiana, a cultivar el espiritu y las obras de peni-
tencia para implorar de este modo, dia a dia, la gracia de
Dios» (EC 84).

La apertura a la fecundidad

1652 "'Por su naturaleza misma, la institucién misma del
matrimonio y el amor conyugal estan ordenados a la

procreacion y a la educacién de la prole y con ellas son
coronados como su culminacién" (GS 48,1):

«Los hijos son el don méas excelente del matrimonio y
contribuyen mucho al bien de sus mismos padres. El
mismo Dios, que dijo: ""No es bueno que el hombre esté
solo (Gn 2,18), y que hizo desde el principio al hombre,
varon y mujer'" (Mt 19,4), queriendo comunicarle cierta
participacién especial en su propia obra creadora, ben-
dijo al varén v a la mujer diciendo: "Creced y multipli-
caos' (Gn 1,28). De ahi que el cultivo verdadero del amor
conyugal vy todo el sistema de vida familiar que de él
procede, sin dejar posponer los otros fines del matrimo-
nio, tienden a que los esposos estén dispuestos con for-
taleza de animo a cooperar con el amor del Creador y
Salvador, que por medio de ellos aumenta y enriquece su
propia familia cada dia mas» (GS 50,1).

1653 La fecundidad del amor conyugal se extiende a los
frutos de la vida moral, espiritual y sobrenatural que los
padres transmiten a sus hijos por medio de la educacion.
Los padres son los principales y primeros educadores de
sus hijos (cf. GE 3). En este sentido, la tarea fundamental
del matrimonio y de la familia es estar al servicio de la
vida (cf FC 28).

1654 Sin embargo, los esposos a los que Dios no ha con-
cedido tener hijos pueden llevar una vida conyugal plena
de sentido, humana y cristianamente. Su matrimonio
puede irradiar una fecundidad de caridad, de acogida y
de sacrificio.

VI. La Iglesia doméstica

1655 Cristo quiso nacer y crecer en el seno de la Sagrada
Familia de José y de Maria. La Iglesia no es otra cosa que
la "familia de Dios". Desde sus origenes, el nicleo de la
Iglesia estaba a menudo constituido por los que, "con
toda su casa'", habian llegado a ser creyentes (cf Hch
18,8). Cuando se convertian deseaban también que se
salvase ''toda su casa" (cf Hch 16,31; 11,14). Estas fami-
lias convertidas eran islotes de vida cristiana en un
mundo no creyente.

1656 En nuestros dias, en un mundo frecuentemente
extrafio e incluso hostil a la fe, las familias creyentes
tienen una importancia primordial en cuanto faros de
una fe viva e irradiadora. Por eso el Concilio Vaticano IT
llama a la familia, con una antigua expresion, Ecclesia
domestica (LG 11; cf. EC 21). En el seno de la familia, "los
padres han de ser para sus hijos los primeros anuncia-
dores de la fe con su palabra y con su ejemplo, y han de
fomentar la vocacién personal de cada uno y, con espe-
cial cuidado, la vocacién a la vida consagrada" (LG 11).

1657 Aqui es donde se ejercita de manera privilegiada el
sacerdocio bautismal del padre de familia, de la madre, de
los hijos, de todos los miembros de la familia, "en la re-
cepcion de los sacramentos, en la oracién y en la accién
de gracias, con el testimonio de una vida santa, con la
renuncia y el amor que se traduce en obras'" (LG 10). El
hogar es asi la primera escuela de vida cristiana y "es-
cuela del mas rico humanismo" (GS 52,1). Aqui se
aprende la paciencia y el gozo del trabajo, el amor fra-
terno, el perdén generoso, incluso reiterado, y sobre
todo el culto divino por medio de la oracién y la ofrenda
de la propia vida.

1658 Es preciso recordar asimismo a un gran nimero de
personas que permanecen solteras a causa de las concretas


file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_gravissimum-educationis_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

condiciones en que deben vivir, a menudo sin haberlo
querido ellas mismas. Estas personas se encuentran
particularmente cercanas al corazén de Jesus; y, por
ello, merecen afecto y solicitud diligentes de la Iglesia,
particularmente de sus pastores. Muchas de ellas viven
sin familia humana, con frecuencia a causa de condicio-
nes de pobreza. Hay quienes viven su situacion segtn el
espiritu de las bienaventuranzas sirviendo a Dios y al
préjimo de manera ejemplar. A todas ellas es preciso
abrirles las puertas de los hogares, "iglesias domésti-
cas'" y las puertas de la gran familia que es la Iglesia.
«Nadie se sienta sin familia en este mundo: la Iglesia es
casa y familia de todos, especialmente para cuantos es-
tan "fatigados y agobiados' (Mt 11,28)» (EC 85).

Resumen

1659 San Pablo dice: "Maridos, amad a vuestras mujeres
como Cristo amé a la Iglesia [...JGran misterio es éste, lo
digo con respecto a Cristo y la Iglesia" (Ef 5,25.32).

1660 La alianza matrimonial, por la que un hombre y una
mujer constituyen una intima comunidad de vida y de
amor, fue fundada y dotada de sus leyes propias por el Crea-
dor. Por su naturaleza estd ordenada al bien de los cényuges
asi como a la generacién y educacién de los hijos. Entre
bautizados, el matrimonio ha sido elevado por Cristo Sefior
a la dignidad de sacramento (cf. GS 48,1; CIC can. 1055, §1).

1661 El sacramento del Matrimonio significa la unidn de
Cristo con la Iglesia. Da a los esposos la gracia de amarse con
el amor con que Cristo amé a su Iglesia; la gracia del sacra-
mento perfecciona asi el amor humano de los esposos, re-
afirma su unidad indisoluble y los santifica en el camino de
la vida eterna (cf. Concilio de Trento: DS 1799).

1662 El matrimonio se funda en el consentimiento de los
contrayentes, es decir, en la voluntad de darse mutua y de-
finitivamente con el fin de vivir una alianza de amor fiel y
fecundo.

1663 Dado que el matrimonio establece a los cényuges en
un estado ptblico de vida en la Iglesia, la celebracion del
mismo se hace ordinariamente de modo publico, en el
marco de una celebracion littrgica, ante el sacerdote (o el
testigo cualificado de la Iglesia), los testigos y la asamblea
de los fieles.

1664 La unidad, la indisolubilidad, y la apertura a la fecun-
didad son esenciales al matrimonio. La poligamia es in-
compatible con la unidad del matrimonio; el divorcio separa
lo que Dios ha unido; el rechazo de la fecundidad priva la
vida conyugal de su "don mds excelente", el hijo (GS 50,1).

1665 Contraer un nuevo matrimonio por parte de los divor-
ciados mientras viven sus cényuges legitimos contradice el
plan y la ley de Dios ensefiados por Cristo. Los que viven en
esta situacién no estdn separados de la Iglesia pero no pue-
den acceder a la comunion eucaristica. Pueden vivir su vida
cristiana sobre todo educando a sus hijos en la fe.

1666 El hogar cristiano es el lugar en que los hijos reciben
el primer anuncio de la fe. Por eso la casa familiar es lla-
mada justamente "Iglesia doméstica", comunidad de gracia
y de oracion, escuela de virtudes humanas y de caridad cris-
tiana.


file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/ESL0020/__P3T.HTM
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

