
 

 1 

Catecismo de la Iglesia Católica 
Los sacramentos al servicio de la comuni-
dad 
ARTÍCULO 7. EL SACRAMENTO DEL MATRIMONIO 

1601 "La alianza matrimonial, por la que el varón y la 
mujer constituyen entre sí un consorcio de toda la vida, 
ordenado por su misma índole natural al bien de los 
cónyuges y a la generación y educación de la prole, fue 
elevada por Cristo Nuestro Señor a la dignidad de sacra-
mento entre bautizados" (CIC can. 1055, §1) 

I. El matrimonio en el plan de Dios 

1602 La sagrada Escritura se abre con el relato de la 
creación del hombre y de la mujer a imagen y semejanza 
de Dios (Gn 1,26- 27) y se cierra con la visión de las "bo-
das del Cordero" (Ap 19,9; cf. Ap 19, 7). De un extremo a 
otro la Escritura habla del matrimonio y de su "miste-
rio", de su institución y del sentido que Dios le dio, de su 
origen y de su fin, de sus realizaciones diversas a lo largo 
de la historia de la salvación, de sus dificultades nacidas 
del pecado y de su renovación "en el Señor" (1 Co 7,39) 
todo ello en la perspectiva de la Nueva Alianza de Cristo 
y de la Iglesia (cf Ef 5,31-32). 

El matrimonio en el orden de la creación 

1603 "La íntima comunidad de vida y amor conyugal, 
está fundada por el Creador y provista de leyes propias. 
[...] El mismo Dios [...] es el autor del matrimonio" (GS 
48,1). La vocación al matrimonio se inscribe en la natu-
raleza misma del hombre y de la mujer, según salieron 
de la mano del Creador. El matrimonio no es una insti-
tución puramente humana a pesar de las numerosas va-
riaciones que ha podido sufrir a lo largo de los siglos en 
las diferentes culturas, estructuras sociales y actitudes 
espirituales. Estas diversidades no deben hacer olvidar 
sus rasgos comunes y permanente. A pesar de que la 
dignidad de esta institución no se trasluzca siempre con 
la misma claridad (cf GS 47,2), existe en todas las cultu-
ras un cierto sentido de la grandeza de la unión matri-
monial. "La salvación de la persona y de la sociedad hu-
mana y cristiana está estrechamente ligada a la prospe-
ridad de la comunidad conyugal y familiar" (GS 47,1). 

1604 Dios que ha creado al hombre por amor, lo ha lla-
mado también al amor, vocación fundamental e innata 
de todo ser humano. Porque el hombre fue creado a ima-
gen y semejanza de Dios (Gn 1,2), que es Amor (cf 1 Jn 
4,8.16). Habiéndolos creado Dios hombre y mujer, el 
amor mutuo entre ellos se convierte en imagen del amor 
absoluto e indefectible con que Dios ama al hombre. Este 
amor es bueno, muy bueno, a los ojos del Creador (cf Gn 
1,31). Y este amor que Dios bendice es destinado a ser fe-
cundo y a realizarse en la obra común del cuidado de la 
creación. «Y los bendijo Dios y les dijo: "Sed fecundos y 
multiplicaos, y llenad la tierra y sometedla"» (Gn 1,28). 

1605 La Sagrada escritura afirma que el hombre y la mu-
jer fueron creados el uno para el otro: "No es bueno que 
el hombre esté solo" (Gn 2, 18). La mujer, "carne de su 
carne" (cf Gn 2, 23), su igual, la criatura más semejante 
al hombre mismo, le es dada por Dios como una "auxi-
lio" (cf Gn 2, 18), representando así a Dios que es nuestro 
"auxilio" (cf Sal 121,2). "Por eso deja el hombre a su pa-
dre y a su madre y se une a su mujer, y se hacen una sola 

carne" (cf Gn 2,18-25). Que esto significa una unión in-
defectible de sus dos vidas, el Señor mismo lo muestra 
recordando cuál fue "en el principio", el plan del Crea-
dor (cf Mt 19, 4): "De manera que ya no son dos sino una 
sola carne" (Mt 19,6). 

El matrimonio bajo la esclavitud del pecado 

1606 Todo hombre, tanto en su entorno como en su pro-
pio corazón, vive la experiencia del mal. Esta experien-
cia se hace sentir también en las relaciones entre el 
hombre y la mujer. En todo tiempo, la unión del hombre 
y la mujer vive amenazada por la discordia, el espíritu de 
dominio, la infidelidad, los celos y conflictos que pueden 
conducir hasta el odio y la ruptura. Este desorden puede 
manifestarse de manera más o menos aguda, y puede 
ser más o menos superado, según las culturas, las épo-
cas, los individuos, pero siempre aparece como algo de 
carácter universal. 

1607 Según la fe, este desorden que constatamos dolo-
rosamente, no se origina en la naturaleza del hombre y 
de la mujer, ni en la naturaleza de sus relaciones, sino en 
el pecado. El primer pecado, ruptura con Dios, tiene 
como consecuencia primera la ruptura de la comunión 
original entre el hombre y la mujer. Sus relaciones que-
dan distorsionadas por agravios recíprocos (cf Gn 3,12); 
su atractivo mutuo, don propio del creador (cf Gn 2,22), 
se cambia en relaciones de dominio y de concupiscencia 
(cf Gn 3,16); la hermosa vocación del hombre y de la mu-
jer de ser fecundos, de multiplicarse y someter la tierra 
(cf Gn 1,28) queda sometida a los dolores del parto y los 
esfuerzos de ganar el pan (cf Gn 3,16-19). 

1608 Sin embargo, el orden de la Creación subsiste aun-
que gravemente perturbado. Para sanar las heridas del 
pecado, el hombre y la mujer necesitan la ayuda de la 
gracia que Dios, en su misericordia infinita, jamás les ha 
negado (cf Gn 3,21). Sin esta ayuda, el hombre y la mujer 
no pueden llegar a realizar la unión de sus vidas en orden 
a la cual Dios los creó "al comienzo". 

El matrimonio bajo la pedagogía de la antigua Ley 

1609 En su misericordia, Dios no abandonó al hombre 
pecador. Las penas que son consecuencia del pecado, 
"los dolores del parto" (Gn 3,16), el trabajo "con el sudor 
de tu frente" (Gn 3,19), constituyen también remedios 
que limitan los daños del pecado. Tras la caída, el matri-
monio ayuda a vencer el repliegue sobre sí mismo, el 
egoísmo, la búsqueda del propio placer, y a abrirse al 
otro, a la ayuda mutua, al don de sí. 

1610 La conciencia moral relativa a la unidad e indisolu-
bilidad del matrimonio se desarrolló bajo la pedagogía 
de la Ley antigua. La poligamia de los patriarcas y de los 
reyes no es todavía criticada de una manera explícita. No 
obstante, la Ley dada por Moisés se orienta a proteger a 
la mujer contra un dominio arbitrario del hombre, aun-
que la Ley misma lleve también, según la palabra del Se-
ñor, las huellas de "la dureza del corazón" de la persona 
humana, razón por la cual Moisés permitió el repudio de 
la mujer (cf Mt 19,8; Dt 24,1). 

1611 Contemplando la Alianza de Dios con Israel bajo la 
imagen de un amor conyugal exclusivo y fiel (cf Os 1-3; 
Is 54.62; Jr 2-3. 31; Ez 16,62;23), los profetas fueron pre-
parando la conciencia del Pueblo elegido para una com-
prensión más profunda de la unidad y de la indisolubili-
dad del matrimonio (cf Ml 2,13-17). Los libros de Rut y 

file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


 

 2 

de Tobías dan testimonios conmovedores del sentido 
hondo del matrimonio, de la fidelidad y de la ternura de 
los esposos. La Tradición ha visto siempre en el Cantar 
de los Cantares una expresión única del amor humano, 
en cuanto que este es reflejo del amor de Dios, amor 
"fuerte como la muerte" que "las grandes aguas no pue-
den anegar" (Ct 8,6-7). 

El matrimonio en el Señor 

1612 La alianza nupcial entre Dios y su pueblo Israel ha-
bía preparado la Nueva y Eterna Alianza mediante la que 
el Hijo de Dios, encarnándose y dando su vida, se unió en 
cierta manera con toda la humanidad salvada por Él (cf. 
GS 22), preparando así "las bodas del cordero" (Ap 
19,7.9). 

1613 En el umbral de su vida pública, Jesús realiza su pri-
mer signo —a petición de su Madre— con ocasión de un 
banquete de boda (cf Jn 2,1-11). La Iglesia concede una 
gran importancia a la presencia de Jesús en las bodas de 
Caná. Ve en ella la confirmación de la bondad del matri-
monio y el anuncio de que en adelante el matrimonio 
será un signo eficaz de la presencia de Cristo. 

1614 En su predicación, Jesús enseñó sin ambigüedad el 
sentido original de la unión del hombre y la mujer, tal 
como el Creador la quiso al comienzo: la autorización, 
dada por Moisés, de repudiar a su mujer era una conce-
sión a la dureza del corazón (cf Mt 19,8); la unión matri-
monial del hombre y la mujer es indisoluble: Dios mismo 
la estableció: "lo que Dios unió, que no lo separe el hom-
bre" (Mt 19,6). 

1615 Esta insistencia, inequívoca, en la indisolubilidad 
del vínculo matrimonial pudo causar perplejidad y apa-
recer como una exigencia irrealizable (cf Mt 19,10). Sin 
embargo, Jesús no impuso a los esposos una carga im-
posible de llevar y demasiado pesada (cf Mt 11,29-30), 
más pesada que la Ley de Moisés. Viniendo para resta-
blecer el orden inicial de la creación perturbado por el 
pecado, da la fuerza y la gracia para vivir el matrimonio 
en la dimensión nueva del Reino de Dios. Siguiendo a 
Cristo, renunciando a sí mismos, tomando sobre sí sus 
cruces (cf Mt 8,34), los esposos podrán "comprender" 
(cf Mt 19,11) el sentido original del matrimonio y vivirlo 
con la ayuda de Cristo. Esta gracia del Matrimonio cris-
tiano es un fruto de la Cruz de Cristo, fuente de toda la 
vida cristiana. 

1616 Es lo que el apóstol Pablo da a entender diciendo: 
"Maridos, amad a vuestras mujeres como Cristo amó a 
la Iglesia y se entregó a sí mismo por ella, para santifi-
carla" (Ef 5,25-26), y añadiendo enseguida: «"Por eso 
dejará el hombre a su padre y a su madre y se unirá a su 
mujer, y los dos se harán una sola carne". Gran misterio 
es éste, lo digo respecto a Cristo y a la Iglesia» (Ef 5,31-
32). 

1617 Toda la vida cristiana está marcada por el amor es-
ponsal de Cristo y de la Iglesia. Ya el Bautismo, entrada 
en el Pueblo de Dios, es un misterio nupcial. Es, por así 
decirlo, como el baño de bodas (cf Ef 5,26-27) que pre-
cede al banquete de bodas, la Eucaristía. El Matrimonio 
cristiano viene a ser por su parte signo eficaz, sacra-
mento de la alianza de Cristo y de la Iglesia. Puesto que 
es signo y comunicación de la gracia, el matrimonio en-
tre bautizados es un verdadero sacramento de la Nueva 
Alianza (cf Concilio de Trento, DS 1800; CIC can. 1055 § 
2). 

La virginidad por el Reino de Dios 

1618 Cristo es el centro de toda vida cristiana. El vínculo 
con Él ocupa el primer lugar entre todos los demás 
vínculos, familiares o sociales (cf Lc 14,26; Mc 10,28-31). 
Desde los comienzos de la Iglesia ha habido hombres y 
mujeres que han renunciado al gran bien del matrimo-
nio para seguir al Cordero dondequiera que vaya (cf Ap 
14,4), para ocuparse de las cosas del Señor, para tratar 
de agradarle (cf 1 Co 7,32), para ir al encuentro del Es-
poso que viene (cf Mt 25,6). Cristo mismo invitó a algu-
nos a seguirle en este modo de vida del que Él es el mo-
delo: 

«Hay eunucos que nacieron así del seno materno, y hay 
eunucos hechos por los hombres, y hay eunucos que se hi-
cieron tales a sí mismos por el Reino de los Cielos. Quien 
pueda entender, que entienda» (Mt 19,12). 
1619 La virginidad por el Reino de los cielos es un desa-
rrollo de la gracia bautismal, un signo poderoso de la 
preeminencia del vínculo con Cristo, de la ardiente es-
pera de su retorno, un signo que recuerda también que 
el matrimonio es una realidad que manifiesta el carácter 
pasajero de este mundo (cf Mc 12,25; 1 Co 7,31). 

1620 Estas dos realidades, el sacramento del Matrimo-
nio y la virginidad por el Reino de Dios, vienen del Señor 
mismo. Es Él quien les da sentido y les concede la gracia 
indispensable para vivirlos conforme a su voluntad (cf 
Mt 19,3-12). La estima de la virginidad por el Reino (cf 
LG 42; PC 12; OT 10) y el sentido cristiano del Matrimo-
nio son inseparables y se apoyan mutuamente: 

«Denigrar el matrimonio es reducir a la vez la gloria de la 
virginidad; elogiarlo es realzar a la vez la admiración que 
corresponde a la virginidad. Pero lo que por comparación 
con lo peor parece bueno, no es bueno del todo; lo que se-
gún el parecer de todos es mejor que todos los bienes, eso sí 
que es en  verdad un bien eminente» (San Juan Crisós-
tomo, De virginitate, 10,1; cf FC, 16). 
II. La celebración del Matrimonio 

1621 En el rito latino, la celebración del matrimonio en-
tre dos fieles católicos tiene lugar ordinariamente den-
tro de la Santa Misa, en virtud del vínculo que tienen to-
dos los sacramentos con el Misterio Pascual de Cristo (cf 
SC 61). En la Eucaristía se realiza el memorial de la 
Nueva Alianza, en la que Cristo se unió para siempre a la 
Iglesia, su esposa amada por la que se entregó (cf LG 6). 
Es, pues, conveniente que los esposos sellen su consen-
timiento en darse el uno al otro mediante la ofrenda de 
sus propias vidas, uniéndose a la ofrenda de Cristo por 
su Iglesia, hecha presente en el Sacrificio Eucarístico, y 
recibiendo la Eucaristía, para que, comulgando en el 
mismo Cuerpo y en la misma Sangre de Cristo, "formen 
un solo cuerpo" en Cristo (cf 1 Co 10,17). 

1622 "En cuanto gesto sacramental de santificación, la ce-
lebración del matrimonio [...] debe ser por sí misma vá-
lida, digna y fructuosa" (FC 67). Por tanto, conviene que 
los futuros esposos se dispongan a la celebración de su 
matrimonio recibiendo el sacramento de la Penitencia. 

1623 Según la tradición latina, los esposos, como minis-
tros de la gracia de Cristo, manifestando su consenti-
miento ante la Iglesia, se confieren mutuamente el sa-
cramento del matrimonio. En las tradiciones de las Igle-
sias orientales, los sacerdotes –Obispos o presbíteros– 
son testigos del recíproco consentimiento expresado 

file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_perfectae-caritatis_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651028_optatam-totius_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html


 

 3 

por los esposos (cf. CCEO, can. 817), pero también su 
bendición es necesaria para la validez del sacramento (cf 
CCEO, can. 828). 

1624 Las diversas liturgias son ricas en oraciones de 
bendición y de epíclesis pidiendo a Dios su gracia y la 
bendición sobre la nueva pareja, especialmente sobre la 
esposa. En la epíclesis de este sacramento los esposos 
reciben el Espíritu Santo como Comunión de amor de 
Cristo y de la Iglesia (cf. Ef 5,32). El Espíritu Santo es el 
sello de la alianza de los esposos, la fuente siempre ge-
nerosa de su amor, la fuerza con que se renovará su fi-
delidad. 

III. El consentimiento matrimonial 

1625 Los protagonistas de la alianza matrimonial son un 
hombre y una mujer bautizados, libres para contraer el 
matrimonio y que expresan libremente su consenti-
miento. "Ser libre" quiere decir: — no obrar por coac-
ción; — no estar impedido por una ley natural o ecle-
siástica. 

1626 La Iglesia considera el intercambio de los consen-
timientos entre los esposos como el elemento indispen-
sable "que hace el matrimonio" (CIC can. 1057 §1). Si el 
consentimiento falta, no hay matrimonio. 

1627 El consentimiento consiste en "un acto humano, 
por el cual los esposos se dan y se reciben mutuamente" 
(GS 48,1; cf CIC can. 1057 §2): "Yo te recibo como es-
posa" — "Yo te recibo como esposo" (Ritual de la cele-
bración del Matrimonio,  62). Este consentimiento que 
une a los esposos entre sí, encuentra su plenitud en el 
hecho de que los dos "vienen a ser una sola carne" (cf Gn 
2,24; Mc 10,8; Ef 5,31). 

1628 El consentimiento debe ser un acto de la voluntad 
de cada uno de los contrayentes, libre de violencia o de 
temor grave externo (cf CIC can. 1103). Ningún poder 
humano puede reemplazar este consentimiento (CIC 
can. 1057 §1). Si esta libertad falta, el matrimonio es in-
válido. 

1629 Por esta razón (o por otras razones que hacen nulo 
e inválido el matrimonio [cf. CIC can. 1095-1107]), la 
Iglesia, tras examinar la situación por el tribunal ecle-
siástico competente, puede declarar "la nulidad del ma-
trimonio", es decir, que el matrimonio no ha existido. En 
este caso, los contrayentes quedan libres para casarse, 
aunque deben cumplir las obligaciones naturales naci-
das de una unión precedente anterior (cf CIC, can. 1071 § 
1, 3). 

1630 El sacerdote ( o el diácono) que asiste a la celebra-
ción del matrimonio, recibe el consentimiento de los es-
posos en nombre de la Iglesia y da la bendición de la 
Iglesia. La presencia del ministro de la Iglesia (y también 
de los testigos) expresa visiblemente que el Matrimonio 
es una realidad eclesial. 

1631 Por esta razón, la Iglesia exige ordinariamente para 
sus fieles la forma eclesiástica de la celebración del ma-
trimonio (cf Concilio de Trento: DS 1813-1816; CIC can 
1108). Varias razones concurren para explicar esta de-
terminación: 

— El matrimonio sacramental es un acto litúrgico. Por 
tanto, es conveniente que sea celebrado en la liturgia 
pública de la Iglesia. . — El matrimonio introduce en un 
ordo eclesial, crea derechos y deberes en la Iglesia entre 

los esposos y para con los hijos. . — Por ser el matrimo-
nio un estado de vida en la Iglesia, es preciso que exista 
certeza sobre él (de ahí la obligación de tener testigos).. 
— El carácter público del consentimiento protege el "Sí" 
una vez dado y ayuda a permanecer fiel a él. 

1632 Para que el "Sí" de los esposos sea un acto libre y 
responsable, y para que la alianza matrimonial tenga 
fundamentos humanos y cristianos sólidos y estables, la 
preparación para el matrimonio es de primera importan-
cia: 

El ejemplo y la enseñanza dados por los padres y por las 
familias son el camino privilegiado de esta preparación. 

El papel de los pastores y de la comunidad cristiana 
como "familia de Dios" es indispensable para la trans-
misión de los valores humanos y cristianos del matri-
monio y de la familia (cf. CIC can 1063), y esto con mayor 
razón en nuestra época en la que muchos jóvenes cono-
cen la experiencia de hogares rotos que ya no aseguran 
suficientemente esta iniciación: 

«Los jóvenes deben ser instruidos adecuada y oportuna-
mente sobre la dignidad, tareas y ejercicio del amor con-
yugal, sobre todo en el seno de la misma familia, para que, 
educados en el cultivo de la castidad, puedan pasar, a la 
edad conveniente, de un honesto noviazgo, al matrimo-
nio» (GS 49,3). 
Matrimonios mixtos y disparidad de culto 

1633 En numerosos países, la situación del matrimonio 
mixto (entre católico y bautizado no católico) se pre-
senta con bastante frecuencia. Exige una atención par-
ticular de los cónyuges y de los pastores. El caso de ma-
trimonios con disparidad de culto (entre católico y no 
bautizado) exige aún una mayor atención. 

1634 La diferencia de confesión entre los cónyuges no 
constituye un obstáculo insuperable para el matrimo-
nio, cuando llegan a poner en común lo que cada uno de 
ellos ha recibido en su comunidad, y a aprender el uno 
del otro el modo como cada uno vive su fidelidad a 
Cristo. Pero las dificultades de los matrimonios mixtos 
no deben tampoco ser subestimadas. Se deben al hecho 
de que la separación de los cristianos no se ha superado 
todavía. Los esposos corren el peligro de vivir en el seno 
de su hogar el drama de la desunión de los cristianos. La 
disparidad de culto puede agravar aún más estas dificul-
tades. Divergencias en la fe, en la concepción misma del 
matrimonio, pero también mentalidades religiosas dis-
tintas pueden constituir una fuente de tensiones en el 
matrimonio, principalmente a propósito de la educación 
de los hijos. Una tentación que puede presentarse en-
tonces es la indiferencia religiosa. 

1635 Según el derecho vigente en la Iglesia latina, un 
matrimonio mixto necesita, para su licitud, el permiso 
expreso de la autoridad eclesiástica (cf CIC can. 1124). En 
caso de disparidad de culto se requiere una dispensa ex-
presa del impedimento para la validez del matrimonio 
(cf CIC can. 1086). Este permiso o esta dispensa supone 
que ambas partes conozcan y no excluyan los fines y las 
propiedades esenciales del matrimonio: además, que la 
parte católica confirme los compromisos –también ha-
ciéndolos conocer a la parte no católica– de conservar la 
propia fe y de asegurar el Bautismo y la educación de los 
hijos en la Iglesia Católica (cf CIC can. 1125). 

file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


 

 4 

1636 En muchas regiones, gracias al diálogo ecuménico, 
las comunidades cristianas interesadas han podido lle-
var a cabo una pastoral común para los matrimonios mix-
tos. Su objetivo es ayudar a estas parejas a vivir su situa-
ción particular a la luz de la fe. Debe también ayudarles 
a superar las tensiones entre las obligaciones de los cón-
yuges, el uno con el otro, y con sus comunidades ecle-
siales. Debe alentar el desarrollo de lo que les es común 
en la fe, y el respeto de lo que los separa. 

1637 En los matrimonios con disparidad de culto, el es-
poso católico tiene una tarea particular: "Pues el marido 
no creyente queda santificado por su mujer, y la mujer 
no creyente queda santificada por el marido creyente" ( 
1 Co 7,14). Es un gran gozo para el cónyuge cristiano y 
para la Iglesia el que esta "santificación" conduzca a la 
conversión libre del otro cónyuge a la fe cristiana (cf. 1 
Co 7,16). El amor conyugal sincero, la práctica humilde y 
paciente de las virtudes familiares, y la oración perseve-
rante pueden preparar al cónyuge no creyente a recibir 
la gracia de la conversión. 

IV. Los efectos del sacramento del Matrimonio 

1638 "Del matrimonio válido se origina entre los cónyu-
ges un vínculo perpetuo y exclusivo por su misma natu-
raleza; además, en el matrimonio cristiano los cónyuges 
son fortalecidos y quedan como consagrados por un sa-
cramento peculiar para los deberes y la dignidad de su es-
tado" (CIC can 1134). 

El vínculo matrimonial 

1639 El consentimiento por el que los esposos se dan y 
se reciben mutuamente es sellado por el mismo Dios (cf 
Mc 10,9). De su alianza "nace una institución estable por 
ordenación divina, también ante la sociedad" (GS 48,1). 
La alianza de los esposos está integrada en la alianza de 
Dios con los hombres: "el auténtico amor conyugal es 
asumido en el amor divino" (GS 48,2). 

1640 Por tanto, el vínculo matrimonial es establecido por 
Dios mismo, de modo que el matrimonio celebrado y 
consumado entre bautizados no puede ser disuelto ja-
más. Este vínculo que resulta del acto humano libre de 
los esposos y de la consumación del matrimonio es una 
realidad ya irrevocable y da origen a una alianza garan-
tizada por la fidelidad de Dios. La Iglesia no tiene poder 
para pronunciarse contra esta disposición de la sabidu-
ría divina (cf CIC can. 1141). 

La gracia del sacramento del Matrimonio 

1641 "En su modo y estado de vida, los cónyuges cristia-
nos tienen su carisma propio en el Pueblo de Dios" (LG 
11). Esta gracia propia del sacramento del Matrimonio 
está destinada a perfeccionar el amor de los cónyuges, a 
fortalecer su unidad indisoluble. Por medio de esta gra-
cia "se ayudan mutuamente a santificarse en la vida 
conyugal y en la acogida y educación de los hijos" (LG 11; 
cf LG 41). 

1642 Cristo es la fuente de esta gracia. "Pues de la misma 
manera que Dios en otro tiempo salió al encuentro de su 
pueblo por una alianza de amor y fidelidad, ahora el Sal-
vador de los hombres y Esposo de la Iglesia, mediante el 
sacramento del Matrimonio, sale al encuentro de los es-
posos cristianos" (GS 48,2). Permanece con ellos, les da 
la fuerza de seguirle tomando su cruz, de levantarse 
después de sus caídas, de perdonarse mutuamente, de 

llevar unos las cargas de los otros (cf Ga 6,2), de estar 
"sometidos unos a otros en el temor de Cristo" (Ef 5,21) 
y de amarse con un amor sobrenatural, delicado y fe-
cundo. En las alegrías de su amor y de su vida familiar 
les da, ya aquí, un gusto anticipado del banquete de las 
bodas del Cordero: 

«¿De dónde voy a sacar la fuerza para describir de ma-
nera satisfactoria la dicha del matrimonio que celebra la 
Iglesia, que confirma la ofrenda, que sella la bendición, 
que los ángeles proclaman, y el Padre celestial ratifica? 
[...].¡Qué matrimonio el de dos cristianos, unidos por una 
sola esperanza, un solo deseo, una sola disciplina, el 
mismo servicio! Los dos hijos de un mismo Padre, ser-
vidores de un mismo Señor; nada los separa, ni en el es-
píritu ni en la carne; al contrario, son verdaderamente 
dos en una sola carne. Donde la carne es una, también es 
uno el espíritu (Tertuliano, Ad uxorem  2,9; cf. FC 13). 

V. Los bienes y las exigencias del amor conyugal 

1643 "El amor conyugal comporta una totalidad en la 
que entran todos los elementos de la persona —reclamo 
del cuerpo y del instinto, fuerza del sentimiento y de la 
afectividad, aspiración del espíritu y de la voluntad—; 
mira una unidad profundamente personal que, más allá 
de la unión en una sola carne, conduce a no tener más 
que un corazón y un alma; exige la indisolubilidad y la fi-
delidad de la donación recíproca definitiva; y se abre a 
fecundidad. En una palabra: se trata de características 
normales de todo amor conyugal natural, pero con un 
significado nuevo que no sólo las purifica y consolida, 
sino las eleva hasta el punto de hacer de ellas la expre-
sión de valores propiamente cristianos" (FC 13).  

Unidad e indisolubilidad del matrimonio 

1644 El amor de los esposos exige, por su misma natu-
raleza, la unidad y la indisolubilidad de la comunidad de 
personas que abarca la vida entera de los esposos: "De 
manera que ya no son dos sino una sola carne" (Mt 19,6; 
cf Gn 2,24). "Están llamados a crecer continuamente en 
su comunión a través de la fidelidad cotidiana a la pro-
mesa matrimonial de la recíproca donación total" (FC 
19). Esta comunión humana es confirmada, purificada y 
perfeccionada por la comunión en Jesucristo dada me-
diante el sacramento del Matrimonio. Se profundiza por 
la vida de la fe común y por la Eucaristía recibida en co-
mún. 

1645 "La unidad del matrimonio aparece ampliamente 
confirmada por la igual dignidad personal que hay que 
reconocer a la mujer y el varón en el mutuo y pleno 
amor" (GS 49,2). La poligamia es contraria a esta igual 
dignidad de uno y otro y al amor conyugal que es único 
y exclusivo. 

La fidelidad del amor conyugal 

1646 El amor conyugal exige de los esposos, por su 
misma naturaleza, una fidelidad inviolable. Esto es con-
secuencia del don de sí mismos que se hacen mutua-
mente los esposos. El auténtico amor tiende por sí 
mismo a ser algo definitivo, no algo pasajero. "Esta ín-
tima unión, en cuanto donación mutua de dos personas, 
así como el bien de los hijos exigen la fidelidad de los 
cónyuges y urgen su indisoluble unidad" (GS 48,1). 

1647 Su motivo más profundo consiste en la fidelidad de 
Dios a su alianza, de Cristo a su Iglesia. Por el 

file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


 

 5 

sacramento del matrimonio los esposos son capacitados 
para representar y testimoniar esta fidelidad. Por el sa-
cramento, la indisolubilidad del matrimonio adquiere 
un sentido nuevo y más profundo. 

1648 Puede parecer difícil, incluso imposible, atarse 
para toda la vida a un ser humano. Por ello es tanto más 
importante anunciar la buena nueva de que Dios nos 
ama con un amor definitivo e irrevocable, de que los es-
posos participan de este amor, que les conforta y man-
tiene, y de que por su fidelidad se convierten en testigos 
del amor fiel de Dios. Los esposos que, con la gracia de 
Dios, dan este testimonio, con frecuencia en condiciones 
muy difíciles, merecen la gratitud y el apoyo de la comu-
nidad eclesial (cf FC 20). 

1649 Existen, sin embargo, situaciones en que la convi-
vencia matrimonial se hace prácticamente imposible 
por razones muy diversas. En tales casos, la Iglesia ad-
mite la separación física de los esposos y el fin de la coha-
bitación. Los esposos no cesan de ser marido y mujer de-
lante de Dios; ni son libres para contraer una nueva 
unión. En esta situación difícil, la mejor solución sería, 
si es posible, la reconciliación. La comunidad cristiana 
está llamada a ayudar a estas personas a vivir cristiana-
mente su situación en la fidelidad al vínculo de su ma-
trimonio que permanece indisoluble (cf FC; 83; CIC can 
1151-1155). 

1650 Hoy son numerosos en muchos países los católicos 
que recurren al divorcio según las leyes civiles y que con-
traen también civilmente una nueva unión. La Iglesia 
mantiene, por fidelidad a la palabra de Jesucristo 
("Quien repudie a su mujer y se case con otra, comete 
adulterio contra aquélla; y si ella repudia a su marido y 
se casa con otro, comete adulterio": Mc 10,11-12), que no 
puede reconocer como válida esta nueva unión, si era 
válido el primer matrimonio. Si los divorciados se vuel-
ven a casar civilmente, se ponen en una situación que 
contradice objetivamente a la ley de Dios. Por lo cual no 
pueden acceder a la comunión eucarística mientras per-
sista esta situación, y por la misma razón no pueden 
ejercer ciertas responsabilidades eclesiales. La reconci-
liación mediante el sacramento de la penitencia no 
puede ser concedida más que aquellos que se arrepien-
tan de haber violado el signo de la Alianza y de la fideli-
dad a Cristo y que se comprometan a vivir en total con-
tinencia. 

1651 Respecto a los cristianos que viven en esta situación 
y que con frecuencia conservan la fe y desean educar 
cristianamente a sus hijos, los sacerdotes y toda la co-
munidad deben dar prueba de una atenta solicitud, a fin 
de que aquellos no se consideren como separados de la 
Iglesia, de cuya vida pueden y deben participar en 
cuanto bautizados: 

«Exhórteseles a escuchar la Palabra de Dios, a frecuen-
tar el sacrificio de la misa, a perseverar en la oración, a 
incrementar las obras de caridad y las iniciativas de la 
comunidad en favor de la justicia, a educar sus hijos en 
la fe cristiana, a cultivar el espíritu y las obras de peni-
tencia para implorar de este modo, día a día, la gracia de 
Dios» (FC 84). 

La apertura a la fecundidad 

1652 "Por su naturaleza misma, la institución misma del 
matrimonio y el amor conyugal están ordenados a la 

procreación y a la educación de la prole y con ellas son 
coronados como su culminación" (GS 48,1): 

«Los hijos son el don más excelente del matrimonio y 
contribuyen mucho al bien de sus mismos padres. El 
mismo Dios, que dijo: "No es bueno que el hombre esté 
solo (Gn 2,18), y que hizo desde el principio al hombre, 
varón y mujer" (Mt 19,4), queriendo comunicarle cierta 
participación especial en su propia obra creadora, ben-
dijo al varón y a la mujer diciendo: "Creced y multipli-
caos" (Gn 1,28). De ahí que el cultivo verdadero del amor 
conyugal y todo el sistema de vida familiar que de él 
procede, sin dejar posponer los otros fines del matrimo-
nio, tienden a que los esposos estén dispuestos con for-
taleza de ánimo a cooperar con el amor del Creador y 
Salvador, que por medio de ellos aumenta y enriquece su 
propia familia cada día más» (GS 50,1). 

1653 La fecundidad del amor conyugal se extiende a los 
frutos de la vida moral, espiritual y sobrenatural que los 
padres transmiten a sus hijos por medio de la educación. 
Los padres son los principales y primeros educadores de 
sus hijos (cf. GE 3). En este sentido, la tarea fundamental 
del matrimonio y de la familia es estar al servicio de la 
vida (cf FC 28). 

1654 Sin embargo, los esposos a los que Dios no ha con-
cedido tener hijos pueden llevar una vida conyugal plena 
de sentido, humana y cristianamente. Su matrimonio 
puede irradiar una fecundidad de caridad, de acogida y 
de sacrificio. 

VI. La Iglesia doméstica 

1655 Cristo quiso nacer y crecer en el seno de la Sagrada 
Familia de José y de María. La Iglesia no es otra cosa que 
la "familia de Dios". Desde sus orígenes, el núcleo de la 
Iglesia estaba a menudo constituido por los que, "con 
toda su casa", habían llegado a ser creyentes (cf Hch 
18,8). Cuando se convertían deseaban también que se 
salvase "toda su casa" (cf Hch 16,31; 11,14). Estas fami-
lias convertidas eran islotes de vida cristiana en un 
mundo no creyente. 

1656 En nuestros días, en un mundo frecuentemente 
extraño e incluso hostil a la fe, las familias creyentes 
tienen una importancia primordial en cuanto faros de 
una fe viva e irradiadora. Por eso el Concilio Vaticano II 
llama a la familia, con una antigua expresión, Ecclesia 
domestica (LG 11; cf. FC 21). En el seno de la familia, "los 
padres han de ser para sus hijos los primeros anuncia-
dores de la fe con su palabra y con su ejemplo, y han de 
fomentar la vocación personal de cada uno y, con espe-
cial cuidado, la vocación a la vida consagrada" (LG 11). 

1657 Aquí es donde se ejercita de manera privilegiada el 
sacerdocio bautismal del padre de familia, de la madre, de 
los hijos, de todos los miembros de la familia, "en la re-
cepción de los sacramentos, en la oración y en la acción 
de gracias, con el testimonio de una vida santa, con la 
renuncia y el amor que se traduce en obras" (LG 10). El 
hogar es así la primera escuela de vida cristiana y "es-
cuela del más rico humanismo" (GS 52,1). Aquí se 
aprende la paciencia y el gozo del trabajo, el amor fra-
terno, el perdón generoso, incluso reiterado, y sobre 
todo el culto divino por medio de la oración y la ofrenda 
de la propia vida. 

1658 Es preciso recordar asimismo a un gran número de 
personas que permanecen solteras a causa de las concretas 

file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_gravissimum-educationis_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


 

 6 

condiciones en que deben vivir, a menudo sin haberlo 
querido ellas mismas. Estas personas se encuentran 
particularmente cercanas al corazón de Jesús; y, por 
ello, merecen afecto y solicitud diligentes de la Iglesia, 
particularmente de sus pastores. Muchas de ellas viven 
sin familia humana, con frecuencia a causa de condicio-
nes de pobreza. Hay quienes viven su situación según el 
espíritu de las bienaventuranzas sirviendo a Dios y al 
prójimo de manera ejemplar. A todas ellas es preciso 
abrirles las puertas de los hogares, "iglesias domésti-
cas" y las puertas de la gran familia que es la Iglesia. 
«Nadie se sienta sin familia en este mundo: la Iglesia es 
casa y familia de todos, especialmente para cuantos es-
tán "fatigados y agobiados" (Mt 11,28)» (FC 85). 

Resumen 

1659 San Pablo dice: "Maridos, amad a vuestras mujeres 
como Cristo amó a la Iglesia [...]Gran misterio es éste, lo 
digo con respecto a Cristo y la Iglesia" (Ef 5,25.32). 

1660 La alianza matrimonial, por la que un hombre y una 
mujer constituyen una íntima comunidad de vida y de 
amor, fue fundada y dotada de sus leyes propias por el Crea-
dor. Por su naturaleza está ordenada al bien de los cónyuges 
así como a la generación y educación de los hijos. Entre 
bautizados, el matrimonio ha sido elevado por Cristo Señor 
a la dignidad de sacramento (cf. GS 48,1; CIC can. 1055, §1). 

1661 El sacramento del Matrimonio significa la unión de 
Cristo con la Iglesia. Da a los esposos la gracia de amarse con 
el amor con que Cristo amó a su Iglesia; la gracia del sacra-
mento perfecciona así el amor humano de los esposos, re-
afirma su unidad indisoluble y los santifica en el camino de 
la vida eterna (cf. Concilio de Trento: DS 1799). 

1662 El matrimonio se funda en el consentimiento de los 
contrayentes, es decir, en la voluntad de darse mutua y de-
finitivamente con el fin de vivir una alianza de amor fiel y 
fecundo. 

1663 Dado que el matrimonio establece a los cónyuges en 
un estado público de vida en la Iglesia, la celebración del 
mismo se hace ordinariamente de modo público, en el 
marco de una celebración litúrgica, ante el sacerdote (o el 
testigo cualificado de la Iglesia), los testigos y la asamblea 
de los fieles. 

1664 La unidad, la indisolubilidad, y la apertura a la fecun-
didad son esenciales al matrimonio. La poligamia es in-
compatible con la unidad del matrimonio; el divorcio separa 
lo que Dios ha unido; el rechazo de la fecundidad priva la 
vida conyugal de su "don más excelente", el hijo (GS 50,1). 

1665 Contraer un nuevo matrimonio por parte de los divor-
ciados mientras viven sus cónyuges legítimos contradice el 
plan y la ley de Dios enseñados por Cristo. Los que viven en 
esta situación no están separados de la Iglesia pero no pue-
den acceder a la comunión eucarística. Pueden vivir su vida 
cristiana sobre todo educando a sus hijos en la fe. 

1666 El hogar cristiano es el lugar en que los hijos reciben 
el primer anuncio de la fe. Por eso la casa familiar es lla-
mada justamente "Iglesia doméstica", comunidad de gracia 
y de oración, escuela de virtudes humanas y de caridad cris-
tiana. 

 

file:////holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio_sp.html
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
file:////archive/ESL0020/__P3T.HTM
file:////archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

